

رس الخميس ۲۰۱٦/۱۲/۰۸ الجزائر - بومرداس - بودواو

# (وقفات مع سورة العصر / ٣)

بسم الله الرحمن الرحيم، الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وآله وصحبه ومن والاه، اللهم لا علم لنا إلا ما علمتنا، اللهم علمنا ما ينفعنا، وانفعنا بما علمتنا، نعوذ بك من شر عمل أردنا به وجهك فخالطنا فيه ما لا يرضيك.

يقول الله تعالى: ﴿ وَالْعَصْرِ \* إِنَّ الْإِسْانَ لَفِي خُسْرٍ \* إِلَّا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَتَوَاصَوْا بِالْحَقِّ وَتَوَاصَوْا بالصَّبْر ﴾ [سورة العصر].

وأخرج مســلم حديث النبي صــلى الله عليه وســلم: «الدين النصــيحة»، قلنا لمن؟ قال: «لله، ولكتـابه، ولرســـوله، ولأئمة المســـلمين، وعامتهم»، قال الحافظ أبو نُعيم: (هذا حديثُ له شـأن)، وذكر محمد بن أسلم الطوسي: أنه أحد أرباع الدين، وجعل الإمام النووي على هذا الحديث مدار الدين.

# مختصر الدرس السابق:

وقفنا في الدرسين السابقين عند شرح السورة والحديث، كما ذكرنا حديث السفينة الذي يوضح أثر النصيحة وخطر تركها: «مثل القائم على حدود الله والواقع فيها؛ كمثل قوم استهموا على سفينة، فأصاب بعضهم أعلاها وبعضهم أسفلها، فكان الذين في أسفلها إذا استقوا من الماء مروا على من فوقهم فقالوا: لو أنا خرقنا في نصيبنا خرقاً ولم نؤذ مَن فوقنا! فإن يتركوهم وما أرادوا هلكوا جميعاً، وإن أخذوا على أيديهم نجوا ونجوا جميعاً» [أخرجه البخاري].

وذكرنا أن النصيحة في الأصل واجبةٌ على كل من قدر عليها، يثاب فاعلها ويعاقب تاركها، هذا في الأصل، لأن حكمها يتغير بحسب الحالة؛ بدليل حديث رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من رأى منكم منكراً فليغيره بيده، فإن لم يستطع فبلسانه، ومن لم يستطع فبقلبه، وذلك أضعف الإيمان» [أخرجه مسلم].



#### أيها الإخوة الكرام:

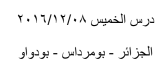
رأس النصيحة هو الدعوة إلى الله عز وجل، يكفي أن يهدي الله بك عبداً لتغنيك هدايته عن كثير نصحِ في التفاصيل، فالهدى كفيل بأن يرفعه ويؤدبه ويوجهه ويسدّد خطاه، في حين أن افتقاد الهدى كارثى؛ فالمعصية والكفر يسحقان صاحبهما، انظر إلى قول الله عزَّ وجل: ﴿ أُولُنُكَ عَلَى هُدًى مِنْ رَبِّهِمْ ﴾ [البقرة: ٥]، فكأن المؤمن حين تربُّع على الهدى تمكن منه، فرفعه الهدى وكان في خدمته لا عبئًا عليه، فقوله: ﴿عَلَى هُدًى ﴾؛ تفيد معنى الفوقية، وذلك بخلاف فوقية الكفر على الكافر في قوله تعالى: ﴿مَنْ كَفَرُ فَعَلَيْهِ كُفُرُهُ ﴾ [الروم: ٤٤]، فالكفر عبء على صاحبه، وثقَل يضغط عليه حتى يسحقه بتبعاته وأوزاره وعواقبه، وسجنٌ له: ﴿ بَلَى مَنْ كَسَبَ سَيِّنَةً وَأَحَاطَتْ بِهِ خَطِيئَتُهُ ﴾ [البقرة: ٨١]، لذلك قلنا: يكفي أن يهدي الله بك عبداً لتغنيك هدايته عن كثير نصحٍ في التفاصيل. ذُكر ان أعرابية نثحت ابنها فقالت له: (يا بُنيّ احفظ وصيّتى ومحّص نصيحتى، وأنا أسأل الله توفيقه لك، فإن توفيقه لك أجدى عليكَ من كثيرٍ من نصحي).

# لكن الكارثة التي نعانيها اليوم بين الناس لها شكلان:

الأول: قلّة النصح، وربما انعدامه في بعض الأحيان، وقد توقفنا في الدرس الماضي عند ستة أسباب تجعلنا نقصر فى النصيحة فيما بيننا:

- الجهل بقدر النصيحة والجهل بالأجر والوزر
  - السلبية.
  - المثالية.
  - الذنوب والمعاصى.
  - ضعف الثقة بالنفس
  - الأفكار المسبقة عن الناصح أو المنصوح.

أخرج الطبراني عن حذيفة بن اليمان رضي الله عنه قال: قال رسـول الله صـلى الله عليه وسـلم: «من لا يهتمّ بأمر المسـلمين فليس منهم، ومَن لم يُمسـي ويصـبح ناصـحاً لله ولرسـوله ولكتابه ولإمامه ولعامة المسلمين، فليس منهم».





- **الثاني**: مشكلة في تسويق الأفكار الصحيحة، فهناك إنسان يحبّبك بالدين، وإنسان يكرِّهك بالدين، وكلاهما "متديِّن"!

نعم، هناك مشكلة في من زعموا أنهم أصحاب هذا الهدى، فراحوا يسوِّقون له بأهوائهم، وكما يقول الشيخ محمد الغزالي عليه رحمة الله: (**الإسلام قضية عادلة، بيدَ أنها - للأسف- وقعت بين أيدى محامين فاشلين!**)(أ)، أظن بأن هذه حقيقة لا تحتاج اليوم إلى طول شرح ولا لعمق استدلال، فهي أوضح من أن تُشرَح، وأثبَت من أن يُستدَلَّ عليها!

إن الدعوة إلى الله هي السبب - بعد الإيمان بالله - في خيرية هذه الأمة: ﴿ كُثُتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتُ لِللّهِ ﴾ [آل عمران: ١١٠]، ومعلوم أن الموصوف بصفة ما لا يكون موصوفًا بها إلا إذا كانت ملازمة له، فإذا انفكت عنه لم يوصف بهذا الوصف، ومعنى هذا: أن الأمة الإسلامية لا تكون خير أمة إلا بتحقيق هذه الأوصاف الثلاثة الآنفة (٣).

لكن هذه الدعوة لا تقوم بغير أصول وأسس ومقوِّمات، ﴿ قُلْ هَذِهِ سَبِيلِي أَذْعُو إِلَى اللَّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَّا وَمَن اللَّهِ وَمَا أَنَّا مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴾ [يوسـف: ١٠٨]، ﴿ عَلَى بَصِيرَةٍ ﴾ واضـحة وحجة ويقين بأمر الآمر - التعني وَسُبْحَانَ اللَّهِ وَمَا أَنَّا مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴾ [يوسـف: ١٠٨]، ﴿ عَلَى بَصِيرَةٍ ﴾ واضـحة وحجة ويقين بأمر الآمر سـبحانه-، وحال المأمور -المدعوّ والمنصــوح-، ووعي من الناقل -الداعي والناصــح-، وفي اللغة يُستعمل البصـر للمُحَسَّات، والبصيرة للمعنويات، والبصـر الحسـيُّ لا يُؤدِّي نفس عمل البصيرة؛ لأن البصـيرة هي يقينٌ مصـحوب بنور يُقنِع النفس البشـرية، وإنْ لم تَكُنْ الأمور الظاهرة مُلجئة إلى الإقناع (٣).

وقد ذكر الإمام الغزالي في الإحياء<sup>(٤)</sup> خمســة شــروط يجب توافرها في الداعي إلى الله، هي: (التكليف، والإيمان، والعدالة، وكونه مأذوناً من جهة الإمام أو الوالي، والقدرة)، وهذه الشــروط بعضها متفق عليه، وبعضها مختلف فيه، ويطول الحديث عن شروط الدعوة والنصيحة وضوابطها لو أردنا له شرحاً.

ونفصل هنا بعض النقاط التي على الناصح أن يراعيها عند النصح حتى تؤتى النصيحة أكلها $^{(0)}$ .

<sup>(</sup>۱) الشيخ محمد الغزالي، هذا ديننا (ص: ۲).

<sup>(7)</sup> أصول الدعوة وطرقها، جامعة المدينة (ص: ٢٨٤).

<sup>(</sup>٣) تفسير الشعراوي [١٦/ ٧١٢٥].

<sup>(</sup>٤) إحياء علوم الدين [٣١٢/٢].

<sup>(0)</sup> المادة مستفادة من سلسلة الأمر بالمعروف، للدكتور الشعال.

درس الخميس ٢٠١٦/١٢/٠٨ الجزائر - بومرداس - بودواو



# أمور يجب أن يراعيها الناصح:

#### أولاً - تعظيم النية

تعظيم النية من العبادات التي باتت شـبه مهجورة عند كثير منا اليوم، أن يراجع الإنســـان نفســه قبل أي عمل، أن يحرر نيته، ويقصــد بعمله أكثر من أمر يرضـي به الله تعالى، وهذا مهم جداً قبل النصــيحة، بحيث يكون النصـــح تقرباً إلى الله، وامتثالاً لأمره، واتباعاً لســنة النبي صــلى الله عليه وســلم، فلا ينصح الرجل أخاه تعالماً عليه، أو تشفياً منه، أو تظاهراً بفضـله عليه، هذا جدير بجعل النصيحة أبلغ، وثوابها أعظم.

# ثانياً - التأكد من صحة الأمر المنصوح به من الناحية الشرعية وغيرها

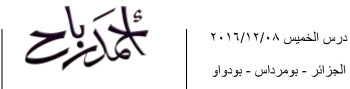
وهذا من أمانة النصيحة، حتى لا تكون غاشّاً للمنصوح، قال الله تعالى واصفاً سيدنا نوحاً عليه السلام وسيدنا صالح عليه السلام عندما نصح كل منهما قومه جعل يقول لهم: ﴿وَأَنَا لَكُمْ نَاصِحٌ السلام عندما نصح كل منهما قومه جعل يقول لهم: ﴿وَأَنَا لَكُمْ نَاصِحٌ السلام عندما نصح كل منهما قومه جعل يقول لهم: ﴿وَأَنَا لَكُمْ نَاصِحٌ السلام عندما نصح كل منهما قومه جعل يقول لهم: ﴿ وَأَنّا لَكُمْ نَاصِحٌ اللهِ الله

قال رســول الله صــلى الله عليه وســلم: «كبُرَتْ خيانةً أن تحدّث أخاك حديثاً هو لك بمصــدق وأنت له به كاذب». [أحمد والطبراني والبخاري في الأدب]

فإن كان النصـح في أمر الدنيا فلعله يخضـع للأخذ والرد، للقبول والإعراض، للمشــاورة والمناورة، وأم تُمُوُن وأما أمر الدين فالنصــيحة به على غير علم تندرج تحت الكذب على الله -، ﴿ أَمْ تَمُولُونَ عَلَى الله على الله

قد يزين لك الشيطان ذلك النصح على غير علم، قد يدفعك إليك ويحفزك نحوه، ﴿ وَلَا تَتَبِعُوا خُطُوَاتِ الشَّيْطَانِ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوٌ مُبِينٌ \* إِنَّمَا يَأْمُرُكُمْ بِالسُّوءِ وَالْفَحْشَاءِ وَأَنْ تَقُولُوا عَلَى اللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ١٦٨، ١٦٩]

وأكبر دليل على ذلك أن بعضـهم ينصـح في شــأن الدين، ثم إذا تبيَّن له الحق ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُ اتَّق اللَّهَ



# أَخَذَتْهُ الْعِزَّةُ بِالْإِثْمِ فَحَسْبُهُ جَهَنَّمُ وَلَبْسَ الْمِهَادُ ﴾ [البقرة: ٢٠٦]

- هذا يخوف فلاناً من أكل هذا المال، يظنه حراماً، وهو حلال (بيع التقسيط مثلاً).
- هذا يأمر ابنتـه بأن تتقى الله في زوجها، وتطيعـه على ما يريـد من اختلاطهـا بـإخوتـه أو أقربائه أو زملاء عمله!
- وذلك يدفع يرانه للتخلف عن صــلاة الجماعة، وحتى الجمعة، بســبب الإمام أو الخطيب الذي لا يروق له!

#### ثالثاً - اختيار الوقت المناسب والمكان المناسب والأسلوب المناسب للنصيحة:

فليس من المنطق أن تنصـح إنسـاناً في سـورة غضـبه، ولا أن تنصـحه وهو يغالب النوم، أو في حال توتُّر -مثلاً-!

الناس ليســوا دائماً مســتعدين لســماع النصــيحة في كل وقت أو في كل مكان، والناصــح الفطن هو من اختار المكان المناسب والزمان المناسب، والحالة النفسية المناسبة.

- قال رجل للرشــيد: يا أمير المؤمنين إني أريد أن أنصــحك بعظةٍ فيها بعض الغلظة فاحتملها! فقال: كلا، إن الله أمر من هو خير منك بإلانة القول لمن هو شــرٌّ مني، فقال لنبيه موســـى عليه السلام إذ أرسله إلى فرعون: ﴿ فَقُولًا لَهُ قَوْلًا لَيْنَا لَعَلَّهُ يَتَذَكَّرُ أَوْ يَخْشَى ﴾ [طـه: ٤٤]<sup>(٦)</sup>.
- ودخل الحارث بن مسـكين على المأمون فسـأله المأمون عن مسـألة فقال الحارث: أقول فيها كما قال مالك بن أنس لأبيك هارون الرشــيد -وذكر قولَه-، فلم يعجب المأمون. فقال قولاً عظيماً لا يليق به ولا بالإمام مالك، فأجابه الحارث وأعظَم له الرد؛ فتغيّر وجه المأمون، وقام الحارث بن مسـكين فخرج، وتندّم على ما كان من قوله، فلم يســتقرّ في منزله حتى أتاه رســول المأمون، فأيقنَ بالشــر ولبس ثيابَ أكفانه؛ ثم أقبل حتى دخل عليه، فقرّبه المأمون من نفســه، ثم أقبل عليه بوجهه فقال له: يا هذا، إن الله قد أمر من هو خير منك بإلانة القول لمن هو شــرّ مني، فقال لنبيه موسى صلَّى الله عليه وسلَّم إذ أرسله إلى فرعون: ﴿ فَقُولًا لَيْنًا لَعَلَّهُ يَتَذَكَّرُ أَوْ يَخْشَى ﴾

(٦) العقد الفريد (٣/ ١١٠).

رس الخميس ۲۰۱۲/۱۲/۰۸ لجزائر - بومرداس - بودواو



[طـه: ٤٤]، فقال الحارث: يا أمير المؤمنين، أبوء بالذنب، وأستغفر الرب. قال المأمون: عفا الله عنك، انصرف إذا شئت<sup>(۷)</sup>.

# رابعاً - الإعداد النفسى لتقديم النصيحة

إن لم يكن الحال مناســباً فيمكن تهيئة الجو النفســي المناســب للنصــيحة، بذكر العذر الممكن للمخطئ، أو التقدير الشــخصــي لوجهة النظر التي دعته للتصــرف على هذه الطريقة، أو بتقديم المديح، أو الثناء، أو الاعتراف ببعض المشاعر التي تكون مدخلاً للنصيحة.

ومن الإعداد النفسي للنصيحة: إظهار المحبة للمنصوح، ومثاله حديث معاذ بن جبل رضي الله عنه قال: أخذ بيدي رسـول الله صـلى الله عليه وسـلم فقال: «إني لأحبك يا معاذ»، فقلت: وأنا أحبك يا رسـول الله، فقال رسـول الله صـلى الله عليه وسـلم: «فلا تدع أن تقول في دبر كل صلاة: رب أعني على ذكرك وشكرك وحسن عبادتك». [أخرجه أبو داود والنسائي].

ومن الإعداد النفسي للنصيحة: إظهار الحرص والشفقة على الآخر، وكشف الرغبة الصادقة في إيصال النفع له أو رد الشرعنه، ومثال ذلك قول الله تعالى: ﴿ لَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ فَقَالَ يَاقَوْمِ الله تعالى عَلَيْكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ إِنِي أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ ﴾ [الأعراف: ٥٩]، ﴿ وَقَالَ الَّذِي آمَنَ يَاقَوْمِ إِنِي أَخَافُ عَلَيْكُمْ مِثْلَ يَوْمٍ اللهُ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ إِنِي أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ ﴾ [الأعراف: ٥٩]، ﴿ وَقَالَ الّذِي آمَنَ يَاقَوْمِ إِنِي أَخَافُ عَلَيْكُمْ مِثْلَ يَوْمٍ اللهُ مَا لَكُمْ مِثْلَ يَوْمٍ الْأَحْزَابِ ﴾ [غافر: ٣٠].

ومن الإعداد النفسـي للنصـيحة: الثناء على إيجابيات المنصــوح، وتقدير وجهة نظره، ومثال ذلك حديث أبي بكرة رضي الله عنه أنه انتهى إلى النبي صلى الله عليه وسلم وهو راكع، فركع قبل أن يصـل إلى الصـف، فذُكر ذلك للنبي صـلى الله عليه وسـلم فقال: «زادك الله حرصـاً، ولا تعُد» [البخارى].

ومن الإعداد النفسي للنصيحة: تذكير المنصوح بالنعم التي حفه الله بها، ومثال ذلك قول الله تعالى: ﴿ وَإِلَى مَدْيَنَ أَخَاهُمْ شُعَيْبًا قَالَ يَاقَوْمِ اعْبُدُوا اللَّهَ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ وَلَا تَنْقُصُوا الْمِكْيَالَ وَالْمِيزَانَ إِنِي أَرَاكُمْ بِخَيْرٍ اللّه تعالى: ﴿ وَإِلَى مَدْيَنَ أَخَاهُمُ شُعَيْبًا قَالَ يَاقَوْمِ اعْبُدُوا اللّهَ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ وَلَا تَنْقُصُوا الْمِكْيَالَ وَالْمِيزَانَ إِنِي أَرَاكُمْ بِخَيْرٍ اللّه تعالى: ﴿ وَإِلَى مَدْيَنَ أَخَاهُ مُ عَذَابَ يَوْمٍ مُحِيطٍ ﴾ [هود: ٨٤]، أي: أراكم بخير في معيشــتكم ورزقكم - فكانوا في

<sup>(</sup>V) العقد الفريد (I/ 00)



سعة من المال ورخص من السعر - فأخاف أن تسلبوا ما أنتم فيه بانتهاككم محارم الله.

#### خامساً - مراعاة الخصوصية والسرية عند النصح:

فمن نصح أخاه سراً فقد زانه، ومن نصحه علناً فقد شانه.

# يقول الإمام الشافعي:

وجنّبنى النصيحة في الجماعة من التوبيخ لا أرضى اسـتماعه فلا تجزع إذا لم تُعـــطَ طاعـــة

تعمدنی بنصحك فی انفرادی فإن النُّصح بين الناس نـــــــــوعٌ وإن خالفتني وعصيت قــــولي

#### سادساً - الفصل بين الفكرة والشخص

لا بد من الفصــل بين الخطأ وصــاحبه، والنصــيحة وصــاحبها، فلا يعنّف امرؤ على خطئه بالاعتداء على ذاته، أو على شخصه، أو على أصله وفصله، وكذلك إن لم يستجب فلا يصح أن يجعل الناصح المسألة شخصية، وعدم أخذ الآخر بالنصح يعني ازدراء الناصح أو احتقار ذاته! فهدف النصيحة أن يُصــحّح المخطأ خطأه، وأن يعود الشــارد إلى الطريق، وليس الهدف منها إبراز حجة المحاجج، ولا إفحام الخصم، ولا إظهار قوّة الجدل، ولا إلزام الغير بالرأي.

ويفيد في ذلك استبعاد الانفعالات عند النصح، والاحتكام إلى العقل واللطف والرفق.

روى مسلمٌ عن معاوية بن الحكم السلمى قال: بينما أنا أصلى مع النبى صلى الله عليه وسلم إذ عطس رجلٌ من القوم فقلت: يرحمك الله، - وهو في الصــلاة – قال فرماني القوم بأبصــارهم، جعل المصــلون ينظرون إليه بطرف عيونهم، فقلت: واثكلي أماه ما شـــأنكم تنظرون إليّ – وهو في الصلاة – قال فجعلوا يضربون أيديهم على أفخاذهم، فلم رأيتهم يصمتونني لكني سكنت، يعنى عجبتُ لماذا يصـمتونني هل هناك مشـكلة في الصـلاة، فلما صـلي رسـول الله صـلي الله عليه وســـلم – أنهى صـــلاته – فبأبي وأمي ما رأيت معلماً قبله ولا بعده أحســـن تعليماً منه، فوالله ما نهرني ولا ضـربني ولا شـتمني، لكنه قال: (( إِنَّ هَذِهِ الصَّـلَاةَ لَا يَصْـلُحُ فِيهَا شَـيءٌ مِنْ **كَلَامِ النَّاسِ إِنَّمَا هُوَ التَّسْبِيحُ وَالتَّكْبِيرُ وَقِرَاءَةُ الْقُرْآنِ**)). [مسلم]



www.ahmadrabah.com

# سابعاً - الاعتماد على النصيحة غير المباشرة ما أمكن:

ليس من الضـرورة بمكان أن تكون النصـيحة مباشـرة دائماً، فلعل النصـيحة غير المباشـرة تكون أحياناً أبلغ وقعاً في نفس المنصوح، ومن أمثلة ذلك:

- رأى الحسن والحسين -رضي الله عنهما- شيخاً كبيراً يتوضأ فلا يُحسِن الوضوء، فاتفقا على إرشاده، غير أنهما فكّرا في الطريقة الأنسب لتعليمه الوضوء، احتراماً لسِنِّه وتقديراً، ولعلَّ عمرَه يمنعه من السماع لنصيحتهما، ثمّ في دعوته لتعلُّم الوضوء بعد هذا السن حَرَجُ لشخصه، فاهتديا إلى طريقة مناسبة: تحاكما إلى الشيخ: أيهما يُحسنُ الوضوء؟ وتوضأ كلُّ منهما أمامه، فلما وجد الرجل كلاً منهما يجيد الوضوء عَلِمَ أنه هو الذي لا يحسِنه، فشكر لهما حسـنَ إرشـادهما وأعاد الوضوء بطريقة صحيحة.
- روي أن التابعي الجليل صلة بن أشيم مرّ بطائفة من الشباب، أرخت للصبا عنانه، فحيّاهم بأنسٍ وخـاطبهم برفقٍ وقال: ما تقولون في قومٌ أزمعوا ســـفراً لأمر عظيم، غير أنهم كانوا في النهار يحيـدون عن الطريق ليبيتوا ويســـتريحوا، فمتى ترون ينجزون رحلتهم ويبلغون غايتهم؟

ومرّت الأيام عليه وعليهم، وكان كلما مرّ بهم وهم في مجونهم يُعيد عليهم مقالته، حتى قال أحدهم: إنه والله ما يعني بذلك أحداً غيرنا، فنحن قومٌ أرادنا الله إلى طريق لنصــل فيه إليه، فإذا نحن نحيد في النهار باللهو واللعب في مجوننا، وفي الليل في راحاتنا ولعلنا لا نصــــل إلى الله تعالى ولا إلى رضاه.

ثم انحاز الشاب عن رفاقه واتبع صلة ابن أشيم من ذلك اليوم تائباً ولا زال في صحبته حتى مات.

# ختاماً:

إذا نصـحك ناصـح فاجتهد أن تبتسـم له، وتشـكره، ثم تقبل نصـحَه وتعمل به ما دام صـواباً، ولا تنسَ أن تدعُو له كما كان سـيدنا عمر يدعو لمن نصـحه بالرحمة، فيقول: (رحم الله من أهدى إليّ عيوبى).